
1 
 

SEPEA 
WE du 19-21 septembre 2025 

PARIS 

 

Le tiers protecteur et ses complexités 

 

La tiercéité, la groupalité familiale et le travail du négatif 

André CAREL 

 

 

Argument 

Nous allons explorer, à la lumière du concept de tiercéité, non envisagé à 
l’époque, il y a un quart de siècle environ, la thérapie d’une adolescente, 
associée à des entretiens familiaux. Celle-ci est recluse dans un négativisme 
farouche ponctué d’éclairs de vitalité psychique, et ce, en réminiscence des 
traumatismes multiples survenus dans sa petite enfance. Comment comprendre 
le dysfonctionnement de la tiercéité et son rapport avec le travail du négatif ? 
Quelles modalités tiercéisantes ont-elles pu contribuer à la reprise de la 
croissance psychique ? 

                                                      ________ 

 

A partir de la thérapie de Virginie, entreprise il y a 25 ans, nous allons explorer 
la tiercéité en tant que processus en transformation permanente dès le temps des 
liens premiers. Comme tout processus, la tiercéité oscillerait, selon un gradient 
entre deux polarités, celle de la croissance, où elle se fait polymorphe et celle 
de la souffrance, où elle devient monomorphe, voire fétichique.  La tiercéité 
n’est donc pas un outil conceptuel de bonne facture, en soi. Elle est, comme 
tout processus, en résonance avec les aléas de l’existence. 

 

VIRGINIE est âgée de 16 ans lorsque je fais sa connaissance, elle est l’ainée 
d’une fratrie de trois enfants. Elle me fait part sobrement de son grand mal-être, 
de son absence de ressenti, de sa conviction d’être vide, depuis deux ans. Les 
médicaments, la thérapie antécédente n’ont rien changé. Les parents qui 



2 
 

l’accompagnent parlent d’une maladie psychiatrique de l’adolescence et le mot 
de schizophrénie a été prononcé. Cependant sa scolarité est normale. 

Les parents vivifient notre rencontre en l’historisant. Ils mettent l’accent sur 
divers évènements de la vie familiale. Les uns sont récents, à savoir le décès de 
trois grands-parents en 18 mois, qui leur semble avoir coïncidé avec l’arrivée 
des problèmes de leur fille. Les autres datent de la première enfance de 
Virginie. Elle est âgée d’un à trois ans quand le père fait une grave dépression 
associée à des angoisses catastrophiques concernant lui et les siens. Celui-ci 
précise qu’il ne pouvait s’empêcher de harceler par ses questions son épouse et 
les enfants, Virginie et Kevin né deux ans après celle-ci : « qu’est-ce que j’ai et 
pourquoi ? » répétait-il à l’infini, empiétant sur l’espace intime de chacun. 

Il ajoute que la première année de vie de Virginie a été ponctuée d’incidents de 
santé plutôt bénins mais qui ont valu au père cette exclamation : « Si c’est ça 
l’arrivée d’un enfant alors galère ! » 

Virginie écoute ses parents mais cherche surtout à me faire entendre son vécu : 
elle n’éprouve aucune sensation, émotion ou satisfaction, seulement le vide et 
le « déjà mort ». Je commence à pressentir, en deçà du négativisme explicite, la 
vitalité implicite, ce qui éloigne en moi le spectre de la schizophrénie.  

Je propose le dispositif suivant, qui sera respecté : suivi psychiatrique par un 
collègue, psychothérapie avec moi, 1/semaine, et entretiens familiaux 1/6 
semaines avec moi. Je leur en explicite les règles. Les parents et les trois 
enfants y ont leur place. Chacun est invité à s’exprimer à sa manière, dans le 
respect de l’intimité de l’autre et de soi-même. Le thérapeute y est tenu à la 
confidentialité concernant la séance individuelle.  

Ce dispositif ne sera pas excessif. Pendant deux ans Virginie s’informe sur les 
maladies les plus graves, hébéphrénie, tumeur cérébrale par exemple et réclame 
son hospitalisation. Il faut dire que tous les soins paraissent voués à l’échec et 
que toute embellie en séance est suivie d’une aggravation clinique. Au point 
que je me surprends à craindre, un beau jour, qu’à spéculer sur la réaction 
thérapeutique négative, je prends le risque de laisser passer la maladie de la 
vache folle ! Dans ce long tunnel obscur je garde, malgré tout, l’espoir grâce à 
trois lucioles qui apportent une faible mais précieuse clarté. 

1/ Les séances se résument en une longue litanie de silences accablés et de 
plaintes auto disqualifiantes. Mais mon attention est bien vite alertée par un fait 
récurrent. Le regard de Virginie est vif et souriant pendant deux-trois secondes 
au cours du trajet entre la salle d’attente et le bureau, avant de s’éteindre 
aussitôt. Le silence, le figement du regard et du langage du corps s’installent 



3 
 

jusqu’à la fin de la séance, jamais manquée. Et pas question, pendant 
longtemps que je me risque à émettre quelques mots, sinon en moi-même. Je 
me raconte son intense conflit entre sa vitalité psychique secrète et les forces de 
sa répression interne. Et je me dis que son préconscient en sait quelque chose.  

2/ Virginie m’a confié l’idéogramme chinois du bonheur, recopié d’un dessin 
dans un magasine de ma salle d’attente. J’entends qu’elle me signifie son espoir 
de bonheur, du fait de nos rencontres. A condition, me dis-je, que je fasse 
mienne l’ascèse émotionnelle énoncée dans la trilogie de Bion : « Sans 
mémoire, sans désir, sans compréhension ». Le « sans » ici vaut mise en latence 
et non rejet ou déni.  

3/ La troisième luciole prend la forme de feuilles de son journal intime dont 
elle me lit des bribes.  Elle me donne ainsi accès à un autre monde, celui de ses 
conflits et de ses réflexions que je trouve pertinents. Et cela sous l’égide 
toujours de ma discrétion, celle des mots et surtout celle du regard mutuel.  

 

Je me fais l’hypothèse que, via ces « lucioles », à savoir ces modalités 
minimalistes d’être ensemble en séance, Virginie recherche dans le transfert 
une tiercéité qui puisse l’aider à se déprendre des intrusions, voire des 
violations d’intimité que lui imposait autrefois le questionnement harcelant de 
son père dont la fonction tiercéisante était alors en berne, comme nous le 
comprendrons plus tard. 

 

En ces débuts de cure, je me sens sous l’empire de l’énigme, au point d’avoir à 
lutter contre de micros sommeils insistants, en résonance probable avec le 
silence de plomb de Virginie. Ne serait-ce-pas des interagirs dans le langage du 
corps contenant une potentialité signifiante ? 

Puisque c’est le corps qui parle, je prends le parti, osé à ce stade, de lui parler 
du corps, comme à un enfant : « Comment tu dors, es-tu reposée au réveil, 
qu’est ce qui te fais du bien ? ». Mon attention à son moi-corps libère la 
confidence d’un affect, ici et maintenant. « Je suis désespérée » me dit-elle 
selon une prosodie dont la sincérité me touche. Je lui réponds aussitôt :« Et moi 
aussi avec toi » sur un ton d’empathie psychodramatique. Puis, sans doute pour 
calmer l’échange, j’ajoute une sorte de petit commentaire métapsychologique. 
« Parfois, on se dit que l’autre ne peut pas comprendre s’il n’éprouve pas lui 
aussi ce désespoir ». Le « on », « l’autre » sont là pour dire, non pas 
l’anonymisation, mais la communauté du penser. De plus, ils ouvrent à la 



4 
 

possibilité de la dénégation, « non, pas moi », une forme de reconnaissance qui 
viserait à faire l’épargne du risque de la répétition des intrusions d’autrefois. 

Virginie me répond : « Je me sens comme dans une bulle, seule, sans repère, 
sans porte de sortie ». Elle amorce ainsi un mouvement réflexif (je me sens) et 
symbolisant (comme), pour se raconter.  Le négativisme, le « sans » ici en 
répétition automatique mortifère commence à s’animer, à se théâtraliser.  

Je me permets alors de lui formuler une (re)construction. « Je me dis que, toute 
petite, à l’époque où ton père était très malade dans sa tête, où ta mère était 
épuisée, tu as dû te sentir désespérée, ce que personne ne percevait puisque tu 
restais si souriante, alors que c’était pour toi comme la menace de la fin du 
monde, sans que tu puisses comprendre tout ça ». 

Virginie me parait se réanimer et moi de même.  

 

Qu’en est-il du processus de tiercéité dans cette séquence ? Je dirais qu’il se co 
construis par l’émergence à tâtons, dans la rencontre, de plusieurs opérations 
psychiques. La reconnaissance de la vitalité sous la déréliction ; la mise en 
histoire du négativisme, en après-coup des expériences de catastrophe ; la mise 
en groupe des personnages (et non des personnes) de l’histoire familiale ; les 
réflexions en position méta ; l’allègement de la culpabilité primaire. Tout cela 
ébauché et fragile. Comment se représenter le fonctionnement de la tiercéité 
dans ces opérations psychiques ? A vrai dire la chose est plutôt mystérieuse.  
Sa première dimension serait de soutenir la réflexivité d’un sujet en détresse, 
ici Virginie, par la médiation de la qualité de « l’écoute tierce » (F. Guignard) 
et de la réflexivité, intérieure ou exprimée, d’un autre sujet, ici le thérapeute. 
La fonction alpha serait-elle une des formes du processus de tiercéité ?  

 

Corrélativement, les séances familiales annoncées se mettent en place, 
réunissant tout d’abord Virginie, son père et sa mère. Chacun me parait très 
investi dans ce dispositif analysant qui va contribuer, vaille que vaille, à la 
reconnaissance des réalités psychiques complexes des sujets et de la groupalité 
familiale. Virginie reprendra souvent avec moi des fragments d’écrits de son 
journal intime relatifs aux séances familiales.  

Voici quelques matériaux, simplifiés, de telles séances.  

Lors de la première séance, Virginie dit chercher à éprouver maintenant des 
sentiments, comme avant la crise, mais elle n’y parvient pas et surtout elle se 
met en colère lorsque d’autres prétendent qu’ils la trouvent aller mieux. Les 



5 
 

parents associent alors avec le récit de la période noire, entre les 6 mois de 
Virginie et ses 3-4 ans. La mère était excédée, épuisée par les plaintes 
hypochondriaques et par les questions harcelantes de son mari, malgré la 
psychothérapie de celui-ci.  Elle était désespérée au point qu’à la naissance de 
Kevin, 2 ans après celle de sa sœur, elle s’est sentie, certes heureuse de 
l’arrivée de ce beau garçon, mais aussi envahie par la pensée que « toute la 
famille allait mourir ». Puis ils reconnaissent maintenant qu’ils tentaient de 
dénier la réalité pour protéger Virginie. Par exemple, quand celle-ci s’étonnait 
et s’inquiétait que son papa s’enferme deux heures durant dans les WC et 
demandait « Papa est mort ? », sa mère répondait « Non, il réfléchit ». La 
réflexion était ainsi condensée, voire confusionnée avec la mort. Je comprends 
alors que le vide et le « déjà mort » actuels de Virginie sont des réminiscences 
en après-coup des situations traumatiques de la première enfance, et non pas, 
bien sûr une « schizophrénie ».  

Autre exemple, quand la mère pleurait après une dispute conjugale elle 
expliquait à sa fille qu’elle s’était cognée la tête.  

Plus tard, le père raconte qu’il était angoissé pour sa fille au point d’être 
convaincu que chacun de ses progrès précédait le malheur. La marche à 4 pattes 
prédit l’impotence motrice. Ainsi se construit une modalité de la causalité 
subjective familiale selon laquelle le bonheur cause le malheur. 

Pour tenter de conjurer ce maléfice et d’atténuer sa culpabilité, et non pour le 
plaisir, le père s’efforçait de jouer, « intensément » avec sa fille, En quelque 
sorte il lui désapprenait à jouer. Winnicott s’en retournait  dans sa tombe.  

Virginie est très intéressée par ces narratifs qui nourrissent ses écrits puis nos 
échanges en séance individuelle.  

 

Qu’en est-il du processus tiercéisant dans ce dispositif analysant à double 
foyer, individuel et groupal-familial, avec le même thérapeute ? Je dirais que la 
mise en liaison et en résonance des deux espaces, individuel et familial, dans la 
psyché du même thérapeute, promeut l’historiel de la souffrance, une 
mythistoire, « il aurait été une fois », modulable à l’infini, là où planait la 
menace du structurel, « la schizophrénie ou la tumeur-tu meurs».  

D’autre part, la mêmeté du thérapeute dans les deux espaces, sous condition, 
on l’a dit, que ce dernier respecte, en séance familiale, la confidentialité de ce 
qui a eu lieu en séance individuelle, faciliterait le déploiement de la 
complexité, donc de la tiercéité. Je fais l’hypothèse que cet ensemble participe 
à la défervescence du confusionnement qui a tant envahi la famille.  



6 
 

Cependant, un tel dispositif inédit a fait l’objet de critiques en moi-même et de 
la part de collègues qui estimaient que « ce n’était pas, ou plus ou pas encore 
de la psychanalyse » et donc qu’il y avait là une forme de transgression. D’où 
la formulation en moi qu’il s’agit d’un dispositif « hors normes antécédentes », 
appellation mieux contenante pour mon narcissisme.   

 

Dans ce contexte, je m’interroge, en séance individuelle, sur la sévérité des 
jugements de Virginie par rapport à elle-même. Et j’introduis le vocable du 
« petit tyran » pour figurer, psychodramatiser le surmoi-idéal malveillant. 
« Tyran » pour signifier sa violence, « maffieuse » selon l’expression de H. 
Rosenfeld, contre la psyché, contre le surmoi-idéal bienveillant.  « Petit » pour 
signifier que je compte bien, en jouant avec l’infantile de ce tyran, déjouer ses 
prétentions à me rendre complice de ses visées inanitaires. 

Virginie parvient alors à exercer fugitivement sa curiosité : « Pourquoi un tel 
tyran ? » me demande -t-elle. Nous allons avancer par à-coups car elle est 
tantôt calme tantôt revendicatrice. Elle revient sur cette période de l’enfance où 
elle percevait, éprouvait, comprenait, était attentive aux autres mais était 
disqualifiée par les parents par soucis de protéger leur fille, expliquaient-ils. 
Virginie démentait à son tour la véracité des indices de sa vie psychique 
jusqu’au vide et au déjà mort. Et maintenant, en après-coup, c’est elle qui 
s’impose cette contrainte.  Pourquoi un tel petit tyran à la Richard III 
shakespearien en elle ?  

Par exemple, quand elle echoue à un devoir c’est bien sûr qu’elle est nulle. 
Mais si elle réussit c’est grâce au hasard. Son agentivité cognitive est démentie.  
De plus, l’attention à son égard, y compris de ma part, est le signe prémonitoire 
de la catastrophe à venir. Elle se sent alors « hors d’elle, » au double sens du 
mot : en rage et expulsée de soi. Pourquoi ? Par incapacité ?Ou bien n’est-ce 
pas l’action du petit tyran en soi ? Cette interrogation alterne entre perplexité et 
démenti. Quand elle dément les petites avancées du travail ici, elle se ressent 
folle, désespérée, démente, La thérapie n’est-elle pas inutile, du temps perdu ? 

 

Les séances familiales vont donner accès à des faits psychiques semblables 
dans la vie quotidienne. Si quelqu’un dans son entourage relève que Virginie a 
exprimé de l’entrain, de la gaité, du plaisir, celle-ci s’insurge farouchement : 
«Vous n’êtes pas dans mon corps ! ». J’entends qu’elle proteste contre 
l’identification mutuelle, confusionnée en elle avec la violation d’intimité 
d’autrefois.  



7 
 

J’associe ainsi ; « Oui, personne n’est dans le corps de l’autre ». J’ajoute que 
« le langage du corps peut parfois mieux reconnaitre les émotions que le 
langage des mots et qu’il peut y avoir un conflit vif entre les deux ».  Ce disant, 
je veille à ce que mon propos soit entendable par Virginie et par ses parents. 
C’est là une difficulté inhérente au dispositif groupal familial. Le thérapeute 
écoute chacun des sujets et leur groupalité et s’exprime dans ces deux registres, 
comme R. Kaës nous l’a fait comprendre.  

En séance individuelle, Virginie peut reprendre de telles réflexions, à condition 
toujours de les confier tout d’abord à son journal qui devient de plus en plus un 
personnage et dont elle me lit des passages.  

 

La médiation par le   journal me parait donc occuper une fonction de 
tiercéisation, dans sa dimension méthodologique.  Sa matérialité de papier, son 
déroulé temporel, la transmission des données au grè du désir de la lectrice, la 
mise en latence du regard mutuel, concourent à la défervescence des intensités 
pulsionnelles, libido et destructivité mêlées. Ainsi la réflexivité peut se déployer 
sur ce terrain de jeu partagé.   

 

 Une autre médiation va être acceptée par Virginie, celle de séquences de 
psycho dramatisation des enjeux de la réminiscence. Je joue le rôle de Virginie 
petite fille et elle joue le rôle de sa mère.  

  

-Moi Virginie : Maman pourquoi tu pleures ? 

-Elle Maman : Je me suis cognée la tête. 

Moi : Ce n’est pas vrai, papa et toi vous vous êtes disputés. 

Elle : Mais pas du tout. 

Moi : Vous ne dites que des mensonges. 

Elle sourit, visiblement enchantée. 

Moi : Et toi papa, tu fais quoi dans les WC pendant des heures ? 

Elle Papa : Je réfléchis. 

Moi : Vous me prenez pour une débile et pour une folle ! Quand je serai grande, 
je vous ferai pareil, vous verrez comment ça fait mal ! 

 



8 
 

Virginie est tout sourire puis aussitôt son visage se ferme. Mais peu après, elle 
peut reconnaitre l’essentiel : « c’est comme si j’arrêtais tout dès que j’éprouve 
des émotions et après ça fait le vide et la panique ». 

Nous travaillons désormais sur une base plus solide. Elle éprouve mais elle 
réprime l’affect dès son émergence. Il nous faudra beaucoup psychodramatiser 
en séance pour que Virginie puisse s’approprier ses affects et plus tard ses 
fantasmes.  

Nous connaissons tous la valeur de la psycho dramatisation en dispositif 
spécifique. J’ajoute qu’elle est possible et précieuse en séance individuelle.  

 

Peut-on considérer qu’une telle séquence de psychodrame, différente du travail 
associatif habituel, puisse contribuer, de par la singularité du dispositif 
analysant, à la co construction d’une tiercéité polymorphe. Celle-ci n’est pas 
déjà là, sur le présentoir de l’atelier, elle advient au fil incertain de la cure.   

 

La curiosité plus ouverte de Virginie et le désir de comprendre des parents nous 
amènera à explorer des matériaux générationnels en séance familiale. Ainsi, 
Virginie va pleurer très chaleureusement le jour où son père évoque le suicide 
de son grand-père maternel quand la mère du père avait 12 ans. Virginie 
s’identifie à celle-ci et au courage dont elle a fait preuve pendant son 
adolescence. Cette figure familiale est narcissisante pour Virginie qui en tire 
profit pour commencer à mener la vie dure à ses parents, à son frère et sa petite 
sœur Sandrine, sur le mode sadique. J’y vois un effet pervers de la progression 
du travail entrepris. Virginie utilise désormais son statut d’ancienne victime, 
elle exploite la culpabilité des parents pour agir en petit tyran devenu un 
Richard III shakespearien lequel déclare « que le mal soit mon bien ! ».  

Par exemple, elle exige que l’attention soit focalisée sur elle et elle envahit 
l’espace de parole pendant le repas qui tourne à la violence érotisée.  

Nous convenons que c’est le moment de faire participer Kevin et Sandrine à la 
séance familiale. Le récit que fait chacun de ces scènes de repas conforte mon 
hypothèse d’une dérive perverse, du fait certes de Virginie mais aussi du fait de 
l’évitement des parents à exercer une autorité de bon aloi.  

Mais je peux aussi me rendre compte que Virginie est émue, peinée 
silencieusement quand Sandrine exprime sobrement son désarroi et son 
impuissance.  



9 
 

Cet échange émotionnel ressenti ici et maintenant, contient une grande force de 
transformation progrédiente ; beaucoup mieux que le simple récit.  

 Le regard d’empathie de Virginie envers sa sœur m’incite alors à 
psychodramatiser son conflit intérieur entre son petit tyran qui la pousse à 
malmener ses proches et donc elle-même aussi et sa conscience morale qui 
empathise avec eux et souhaite d’en finir avec ces affrontements.  

J’entre alors dans une action psychique que j’appelle une « offre surmoïque », à 
savoir une offre de surmoi-idéal ferme et bienveillant, là encore selon une 
prosodie psychodramatique. Je propose que les parents et les enfants passent un  
contrat : Virginie aurait droit à un temps défini de parole pour elle seule et elle 
s’engagerait à respecter le bien-être de ses proches. Ce mode d’intervention 
n’est pas éducatif, contrairement aux apparences. Je le considère comme un 
mode selon le modèle du processus d’autorité de bon aloi, dans le cadre de 
l’organisation œdipienne. Est-ce le tiers qui se déplace dans l’espace familial ?  

Il va porter ses fruits. L’atmosphère familiale redevient vivable, d’autant plus 
que les parents peuvent dire non, sans retrait ni rétorsion, aux velléités 
omnipotentes de Virginie, laquelle s’apaise peu à peu.  

 

Ne peut-on considérer que ce modèle du processus d’autorité qui présentifie 
l’organisation œdipienne est lui aussi une composante de la tiercéité ?  

 

Sans doute, ce nouveau climat favorise-t-il l’émergence en mots des fantasmes 
incestuels. Le père, dans une nouvelle séance familiale dans laquelle ils sont 
présents tous les cinq, raconte avoir redouté, autrefois pendant sa maladie, que 
toute expression d’amour affectueux envers Virginie puisse être un acte 
incestueux. Et celle-ci de s’écrier, « c’est pareil pour moi maintenant ! ». La 
prosodie dynamique de l’identification à son père témoigne de sa 
reconnaissance, plaisir de connaitre et gratitude, mêlés. 

A défaut de contact en amour affectueux, structuré par l’interdit de l’inceste, le 
père s’était efforcé de produire des agirs éducatifs « neutralisés », sans affect et 
donc source de carence émotionnelle.  

Il peut dire en outre le versant complémentaire de cette hantise : « j’ai redouté 
de lâcher mon bébé Kévin par-dessus le balcon ». L’incestuel et le meurtriel 
enchevêtrés.  



10 
 

L’attention de chacun aux propos du père énoncés avec sobriété eut un effet 
d’apaisement sur chacun car il mettait des mots sur l’implicite des agirs 
d’autrefois. L’énigmatique de la souffrance perdit peu à peu de son intensité.  

 

Une objection se fait jour ici. Les propos du père n’ont-ils pas été source 
d’excitation néotraumatique pour les enfants présents ? Auquel cas ces propos 
auraient mis à mal la qualité de la tiercéité. Ce ne fut pas mon impression car 
ils firent l’objets de nombreuses reprises en séance individuelles et familiales.  

 

Virginie prend à s’aventurer dans son monde psychique et son histoire un 
plaisir de moins en moins dissimulé. Un jour elle m’amène le texte de sa 
dissertation de philosophie dont le sujet est le suivant : « L’inconscient 
introduit-il la fatalité dans la vie de l’homme ? ». Merci au professeur de philo ! 
Je trouve que l’argumentation de Virginie est remarquablement menée. Elle y 
soutient, entre autres, que l’enfant met en réserve ce qui lui est trop difficile à 
vivre pour le ressortir plus tard quand il est en âge de comprendre. J’ajoute 
simplement « et quand il y a quelqu’un pour l’entendre ».  

Elle peut maintenant, non sans une certaine honte et surtout par écrit dans son 
journal, reconnaitre ses affects de haine et de rage, ses affects de gratitude et 
d’amour affectueux envers ses parents.  

Mais elle bute encore sur le pourquoi de sa passion du négatif, cette souffrance 
du déni de la souffrance, sans motif suffisamment pertinent.   

Néanmoins elle ne refuse plus vraiment l’hypothèse que j’énonce à nouveau. 
Elle a dû mettre en place, étant enfant, des défenses pour résister à la débâcle 
familiale.  

Elle me répond aussitôt en souriant : « Oui, résister, c’est vrai, je suis fasciné 
par ces résistants pendant la seconde guerre mondiale ». Polyphonie de la 
résistance entre lutte contre l’empire du mal et obstacle au changement 
progrédient.  

Nous en viendrons ensuite à travailler les troubles de la reconnaissance de soi. 
Elle se plaint de ne pas se reconnaitre dans son miroir ni dans le regard de ses 
amies contrairement à ce qui se passait auparavant. Nous faisons le lien avec la 
période où ses parents n’étaient guère disponibles pour lui réfléchir la 
continuité de son identité.  



11 
 

En séance aussi elle doute encore de mon attention et de ma bienveillance, 
surtout dans le face à face, alors qu’elle peut me faire confiance par la 
médiation de l’écriture dans son journal.  

 

De tels doutes et l’amour de la résistance ne sont-ils pas des indices de la 
complexité  du  processus de tiercéité, lui aussi résistant à notre entendement ? 

 

La thérapie se poursuivit encore longtemps.   

                                                                            

                                                                                     André CAREL 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


